
Los Bautistas Reformados en Antioquia no deseamos 
adoptar un espíritu sectario. Sin embargo, damos gracias 
a Dios por habernos guiado hacia la fe y práctica bautista 
reformada. Estamos convencidos de la riqueza teológica 
y bíblica de esta herencia, y anhelamos que nuestras 
iglesias permanezcan fieles a ella a lo largo del tiempo. 
Este libro es una valiosa contribución a ese propósito, y lo 
recomendamos con gratitud y esperanza.

Sergio Ruiz
Pastor de la Iglesia Bautista Reformada 

la Gracia de Dios en Medellín, Colombia

La historia de las iglesias Bautistas Reformadas expone 
que comúnmente han requerido la clarificación de sus 
raíces, convicciones y distintivos. Con frecuencia, quienes 
las desconocen tergiversan su identidad, atribuyéndoles 
conceptos erróneos. En este contexto, la obra del Pastor 
Alejandro Castiblanco cobra gran importancia. Quienes 
lo conocemos atestiguamos su profundo amor por las 
Escrituras y su celo por la iglesia de Cristo. En su libro 
Ser Bautista Reformado, el Pastor Castiblanco expone con 
claridad y erudición el significado de ser una iglesia Bautista 
Reformada. En él, define sus marcas confesionales (como 
su distintiva teología pactual, su soteriología calvinista, el 
credo bautismo y su gobierno congregacional) y, a la vez, 
refuta las distorsiones comunes que la rodean, como el 
hipercalvinismo o el congregacionalismo populista, entre 
otras.

Recomiendo encarecidamente este valioso trabajo a todo 
creyente, sea bautista reformado o de otra denominación. 
Este libro es una fuente seria y bien informada que 
permitirá comprender a cabalidad la riqueza y coherencia 
de lo que implica ser una Iglesia Bautista Reformada. 

Pablo Andrés Prieto 
Pastor de la Iglesia Bautista Reformada 

Decisión Jesús en Cali, Colombia



En un panorama evangélico latinoamericano donde los 
términos reformado y bautista son frecuentemente usados 
con ambigüedad o son reducidos a simples eslóganes 
teológicos, este libro emerge como un faro de claridad y 
profundidad. Ser Bautista Reformado no es solo un tratado 
doctrinal más; es una invitación urgente a recuperar la 
identidad confesional con raíces bíblicas, históricas y 
prácticas que han definido a una de las tradiciones más 
coherentes y vibrantes del cristianismo protestante.

El autor logra un equilibrio excepcional entre rigor 
teológico y sensibilidad pastoral, evitando tanto el 
academicismo árido como el pragmatismo superficial. 
Con una prosa accesible pero bien fundamentada, el libro 
desentraña las preguntas clave que muchos creyentes se 
plantean hoy: ¿Qué distingue a un bautista reformado 
de otros movimientos calvinistas? ¿Cómo se relacionan 
las doctrinas de la gracia con una eclesiología consciente 
de su herencia bautista? ¿Qué desafíos únicos enfrenta 
esta tradición en el siglo XXI, marcado por la confusión 
doctrinal y la presión cultural?

Uno de los mayores aciertos de esta obra es su enfoque 
integral. No se limita a exponer principios abstractos, 
sino que los encarna en la vida de la iglesia: su adoración, 
su gobierno, su misión y su testimonio en el mundo. El 
análisis histórico es particularmente valioso, pues rastrea 
el desarrollo de los bautistas particulares desde el siglo 
XVII hasta hoy, mostrando cómo su compromiso con la fe 
confesional y la autoridad de las Escrituras ha resistido los 
embates del liberalismo, el pragmatismo y el sincretismo 
contemporáneo.

Julio Cesar Benítez
Pastor de la Iglesia Bautista Reformada 

la Gracia de Dios en Medellín, Colombia



El pastor Alejandro Castiblanco, aborda el tema de las 
iglesias bautistas reformadas con profundidad académica 
y un evidente conocimiento de la historia, pero jamás 
renunciado a su forma sencilla de enseñar, para que 
lectores de todos los niveles, tengan claridad sobre 
quienes somos los bautistas reformados, dentro del amplio 
espectro de las denominaciones protestantes históricas 
y confesionales. Este libro también provee, un análisis 
cuidadoso de la herencia confesional de los bautistas 
particulares, brindando así claridad sobre el porqué de 
nuestra identidad reformada. 

Alexander Mercado Collante
Pastor de la Iglesia Bautista Reformada, 

Salvación y Vida Eterna -Barranquilla, Colombia

Para nosotros los bautistas reformados, esta obra de 
Alejandro Castiblanco viene a ser una herramienta muy 
útil para atesorar y traspasar los aspectos que definen 
nuestra historia y distintivos. El autor corrige errores sobre 
la percepción que muchos tienen acerca de nuestra fe, pero 
lo hace con gracia y honestidad, como se puede notar en 
la sección en la que trata con los desafíos que tenemos 
por delante. Sin embargo, el beneficio del libro va más 
lejos aún. Para aquellos que pertenecen a otra persuasión 
teológica, SER BAUTISTA REFORMADO viene a ser 
una edificante introducción de lo que somos y lo que 
creemos. Personalmente pienso que es imposible leerlo 
sin terminar altamente edificados. ¡Buen provecho!

Salvador Gómez
Pastor de la Iglesia Bíblica del Señor Jesucristo 

en Santo Domingo, República Dominicana



La manera, como sabiamente el autor organizó este 
material le permite al lector navegar fácilmente en los 
aspectos cardinales que proporcionan una imagen acertada 
de la compleja identidad bautista reformada. En este 
documento, el tratamiento de sus distintivos deja en relieve 
que, la necesidad de ser un verdadero bautista reformado 
consiste en ser un creyente bíblico. 

En una época dónde la desinformación, los énfasis 
desequilibrados, así como expresiones diversas de quienes 
se autodenominan bautistas reformados envían mensajes 
ambiguos y distorsionados de lo que es ser bautista 
reformado, este libro se levanta como una lumbrera 
que deja al descubierto el camino para no deslizarse por 
senderos con paisajes muy parecidos -que el autor aquí 
identifica muy bien- pero que conducen a convicciones 
erróneas y desafortunadas sobre este tema. Recomiendo 
este trabajo a la iglesia cristiana en general, particularmente 
al que busca información responsable y veraz acerca de 
este tema, y enfáticamente a todo creyente que confiesa 
ser un bautista reformado, porque le será de gran beneficio 
y edificación, proveyéndole mayor entendimiento de su 
identidad y le facilitará compartirla correctamente a otros. 

Guillermo Gómez
Pastor de la Iglesia Bautista Reformada 
Gracia Soberana en Bogotá, Colombia





 
Ser Bautista Reformado: Marcas, distintivos, caricaturas y 

desafíos de las iglesias bautistas reformadas en el siglo XXI.

Por: Alejandro Castiblanco

Copyright © Alejandro Castiblanco, 2025

Monte Alto Editorial
www.montealtoeditorial.com
ISBN: 978-628-02-2118-2

Todos los derechos reservados. Ninguna parte de esta 
publicación puede ser reproducida, almacenada en un 
sistema de recuperación o transmitida en forma alguna por 
ningún medio, ya sea electrónico, mecánico, fotocopiado, 
grabado o de otro tipo, sin el permiso previo del editor, 
excepto en los casos previstos por la ley de derechos de autor 
de los Estados Unidos.

Primera impresión en diciembre del 2025 en Cali, Colombia.

A menos que se indique lo contrario, las citas de las Escrituras 
son de la Biblia RV60 (Versión Reina Valera 1960) © 1960 
en América Latina por Sociedades Bíblicas. 



Este libro está dedicado a 
la Iglesia Bautista Reformada 

La Gracia de Dios de Medellín.

Esta obra nace del corazón de una comunidad 
que ha abrazado, con humildad y convicción, lo 
que significa Ser Bautista Reformado. Su amor 
por la Escritura, su aprecio por la confesión de 
fe, su pasión por la centralidad de Cristo y su 
anhelo de una iglesia fiel han sido la inspiración 
pastoral detrás de estas páginas. Este libro no solo 
busca expresar nuestra identidad, sino también 
dar gracias a Dios por lo que Él ha hecho entre 
nosotros.





9

Introducción

Tabla de contenido 

Prólogo.................................................................... 11

Reconocimientos ..................................................... 13

Introducción ........................................................... 15

I. Consideraciones preliminares................................ 21

La Era de la Ortodoxia Reformada ..................... 22
Reformado y Calvinista: precisión terminológica...28
Los Bautistas Reformados en la Ortodoxia
Reformada......................................................... 33
Identificación Terminológica “Bautistas 
Reformados” en el siglo XX................................ 36
Conclusión......................................................... 43

II. Marcas confesionales de las iglesias 
bautistas reformadas................................................. 45

La Primera Confesión Bautista de Fe de 
Londres de 1644/46............................................ 48
La Segunda Confesión Bautista de Fe de 
Londres de 1677/89............................................ 52
Un Catecismo Ortodoxo..................................... 65
El Catecismo Bautista......................................... 70
Legitimidad y Uso de las Confesiones ................. 73
Conclusión ........................................................ 82



Ser Bautista Reformado

10

III. Distintivos de las iglesias bautistas reformadas..... 85

Teología Pactual ................................................ 86
Soteriología Calvinista ..................................... 111
Gobierno Congregacional ................................ 123
Credobautismo................................................. 130
Principio Regulador de la Adoración ................ 148
Hermenéutica Cristocéntrica............................ 157
Vigencia de la Ley Moral de Dios ..................... 167
Conclusión....................................................... 190

IV. Caricaturas que se han hecho de las iglesias 
bautistas reformadas............................................... 193

Hipercalvinismo............................................... 194
Fundamentalismo............................................. 199
Ultraconfesionalismo........................................ 203
Congregacionalismo Populista .......................... 208
Intelectualismo ................................................ 211
Conclusión....................................................... 214

V. Desafíos de las iglesias bautistas reformadas ........ 217

Aislacionismo Eclesial ...................................... 218
Gobierno de un solo Anciano ........................... 223
Separatismo Secundario.................................... 227
Formalismo Confesional .................................. 231
Cultura Pop..................................................... 235
Conclusión ...................................................... 254

Epílogo ................................................................. 257

Conclusión ........................................................... 265

Bibliografía ........................................................... 269



11

Introducción

Prólogo

Este libro es importante. Muy importante. Lo afirmo desde 
el principio, porque su título podría parecer anacrónico 
para algunos y sectario para otros. Pero la pregunta es 
ineludible: ¿necesitamos saber qué significa ser bautista 
reformado? Más que necesario, es urgente. No porque 
queramos levantar una bandera denominacional, sino 
porque necesitamos recuperar una visión bíblica de la 
iglesia, del evangelio y del ministerio pastoral. Y en esa 
tarea, los bautistas reformados tienen mucho que aportar.

Con claridad, profundidad y un corazón pastoral, 
Alejandro Castiblanco nos guía a través de estas páginas 
para comprender quiénes son y qué creen los bautistas 
reformados. Su obra no es una defensa caprichosa de una 
etiqueta, sino una exposición seria y respetuosa de una 
tradición que ha procurado honrar a Dios en la doctrina 
que enseña, en el culto que celebra y en la vida que procura 
vivir. Cada capítulo invita al lector a pensar, a examinar las 
Escrituras y a redescubrir la belleza de la verdad reformada 
aplicada al contexto bautista. Se trata de una invitación 
al discernimiento espiritual, no a la división innecesaria. 

Estoy convencido de que este libro se convertirá en 
una referencia indispensable para las iglesias de habla 
hispana que se identifican con la herencia bautista 
reformada. Pero su alcance va más allá: si amas la verdad, si 
anhelas ver iglesias sanas, pastores fieles y congregaciones 
que glorifican a Cristo en su doctrina y en su práctica, 



Ser Bautista Reformado

12

encontrarás en estas páginas una herramienta útil, 
oportuna y profundamente edificante, sin importar tus 
convicciones eclesiológicas. Este es un texto que dialoga 
con el corazón del lector, no solo con su intelecto. Su 
propósito es edificar y orientar, no polemizar ni excluir.

Alejandro Castiblanco ha sido pastor el tiempo 
suficiente como para palpar de cerca lo devastador que 
puede resultar un evangelicalismo diluido y doctrinalmente 
superficial. Al mismo tiempo, sabe que las cercas 
doctrinales no deben levantarse tan altas que impidan 
estrechar la mano a verdaderos creyentes que piensan 
distinto en asuntos que no afectan la esencia del evangelio.

Mi oración es que Dios use esta obra para fortalecer 
a su pueblo, edificar a sus siervos y despertar en muchos 
un deseo renovado de ser, no simplemente “bautistas” 
ni meramente “reformados”, sino cristianos bíblicos, 
comprometidos con la gloria de Dios, la centralidad de 
Cristo y la autoridad suprema de su Palabra. Que cada 
lector sea impulsado a examinar su fe, su iglesia y su 
ministerio a la luz de las Escrituras. Y que, al hacerlo, 
el nombre de Cristo sea exaltado sobre toda etiqueta 
humana. 

Soli Deo Gloria.
—Sugel Michelén
22 de octubre, 2025



13

Introducción

Reconocimientos 

Deseo expresar un reconocimiento muy especial a mi 
esposa, Sara Herrera, y a mi hijo, Joel Castiblanco. La 
paciencia, el amor y el constante apoyo que me brindaron 
durante el tiempo de investigación y redacción de este 
libro fueron un testimonio tangible de la gracia de Dios 
en mi vida. Su comprensión en los momentos de mayor 
exigencia, sus palabras de ánimo y su presencia constante 
han sido un sostén invaluable. Este trabajo no habría sido 
posible sin su compañía fiel y generosa.

Quiero expresar también mi profundo agradecimiento 
a mis suegros, Luis Fernando Herrera y Luz Helena 
Velásquez. Desde el principio creyeron en mí y en el 
propósito de este proyecto. Su ánimo constante, sus 
palabras de aliento y su interés genuino fueron un respaldo 
indispensable en todo momento. Su apoyo incondicional 
ha sido una bendición que Dios ha usado para fortalecerme 
en este camino, y por ello les estaré siempre agradecido.

Expreso también mi sincero agradecimiento a mis 
pastores: Sergio Ruiz, Julio Benítez y Jorge Restrepo. Su 
comprensión, paciencia y apoyo pastoral durante el tiempo 
que dediqué a la elaboración de este libro fueron de gran 
valor. En momentos donde fue necesario invertir largas 
horas en estudio, escritura y revisión, su respaldo y ánimo 
no solo me alentaron, sino que reflejaron el amor y la 
sabiduría de un verdadero liderazgo espiritual. Agradezco 



Ser Bautista Reformado

14

profundamente su ejemplo, su consejo y su disposición 
para acompañarme en este proceso.

Deseo agradecer de manera especial al pastor Pablo 
Prieto por su generosidad al poner a mi disposición sus 
recursos literarios durante el tiempo de investigación para 
esta obra. Su disposición desinteresada y su amor por la 
sana doctrina fueron un estímulo constante en el desarrollo 
de este proyecto. El acceso a su biblioteca personal 
y sus recomendaciones bibliográficas enriquecieron 
significativamente el contenido de este libro. Le agradezco 
profundamente por su compañerismo en el evangelio y por 
su valioso aporte a este trabajo.

Alejandro Castiblanco
Medellín, Colombia
Agosto, 2025



15

Introducción

Introducción 

La historia del cristianismo puede entenderse como una 
continua búsqueda de fidelidad a la Palabra de Dios en 
medio de contextos cambiantes. Cada época ha estado 
marcada por el esfuerzo de la iglesia por confesar el 
evangelio con integridad, resistiendo tanto la influencia 
de la cultura como el aislamiento infructuoso. Desde 
los Padres apostólicos hasta los reformadores, desde las 
iglesias del desierto hasta las comunidades confesionales 
del siglo XXI, la fe cristiana se ha visto llamada a renovar 
su compromiso con la verdad revelada y a discernir cómo 
vivirla en la historia. En este horizonte se inscribe el 
propósito de este libro: explorar, esclarecer y orientar lo 
que significa ser bautista reformado en el siglo XXI, no como 
una etiqueta denominacional o una postura sectaria, sino 
como una convicción eclesiológica, doctrinal y misional 
que hunde sus raíces en la continuidad de la fe cristiana, 
católica, evangélica, reformada y bautista.

Los bautistas reformados se reconocen herederos de 
la tradición cristiana universal, católica en el sentido más 
antiguo del término: fiel a la fe de los concilios ecuménicos 
y al testimonio apostólico que fundamenta toda la iglesia 
de Cristo. Son evangélicos en cuanto afirman la centralidad 
del evangelio de la gracia, la suficiencia de las Escrituras 
y la necesidad de la conversión personal por la obra 
del Espíritu. Son reformados porque comparten con las 
iglesias de la Reforma magisterial el tronco teológico de 
la soberanía de Dios, la teología del pacto y la centralidad 



Ser Bautista Reformado

16

de Cristo en toda la economía de la redención. Y son 
bautistas en la convicción de que la membresía de la iglesia 
visible corresponde a creyentes que profesan la fe, y que 
el bautismo es señal del Nuevo Pacto, reservado a quienes 
han experimentado el nuevo nacimiento o nacimiento 
espiritual. En consecuencia, la identidad bautista 
reformada no constituye una ruptura con la historia de la 
iglesia, sino que revela una continuidad con la tradición 
reformada en particular y con la gran tradición cristiana 
en general, manteniendo a la vez matices distintivos sobre 
la eclesiología y los sacramentos. 

Este volumen se organiza en cinco grandes secciones: 
consideraciones preliminares, marcas, distintivos, 
caricaturas y desafíos, las cuales, en su conjunto, buscan 
ofrecer una comprensión integral y coherente de la 
identidad bautista reformada. Cada sección desarrolla 
un aspecto complementario de esta herencia teológica, 
mostrando cómo la doctrina, la historia y la práctica 
eclesial convergen en una misma visión confesional. Se 
enfatiza que la fidelidad doctrinal no puede separarse de 
la conciencia histórica ni de la vocación misionera que 
caracteriza a la iglesia de Cristo. Así, el volumen pretende 
articular una reflexión que une la teología reformada, la 
vida congregacional y la misión contemporánea en un solo 
marco de referencia bíblico y confesional. 

Por ende, el propósito general del libro es explicar y 
desarrollar la identidad bautista reformada, ofreciendo 
una visión histórica, teológica y eclesiológica integral 
que evidencie su coherencia interna y su continuidad 
confesional dentro del cristianismo histórico. En lugar 
de constituir una síntesis artificial o una construcción 
denominacional reciente, este estudio busca mostrar cómo 
la tradición bautista reformada representa una expresión 
legítima, madura y orgánica de la fe cristiana, fiel tanto 



17

Introducción

a las Sagradas Escrituras como a la herencia católica, 
evangélica y reformada de la iglesia. 

El primer capítulo se centra en las consideraciones 
preliminares que enmarcan la identidad bautista 
reformada. En la Era de la Ortodoxia Reformada (1560–
1725), los bautistas particulares participaron en el proceso 
de consolidación doctrinal del protestantismo confesional, 
distinguiéndose por su comprensión de la iglesia y del 
bautismo, aunque compartían con presbiterianos y 
congregacionalistas un tronco teológico común. Para ello 
es clave precisar que calvinista alude principalmente a la 
soteriología de Calvino y del Sínodo de Dort, mientras que 
reformado designa un sistema más amplio, que incluye un 
aspecto espiritual, pactual, eclesial y litúrgico. 

El segundo capítulo se ocupa en identificar las marcas 
que, a lo largo de la historia y especialmente en el siglo 
XVII, han caracterizado a las iglesias bautistas reformadas. 
Estas marcas no deben confundirse con meras costumbres 
o prácticas culturales, sino que remiten a convicciones 
profundamente enraizadas en la Escritura y la teología 
reformada. Entre ellas, destacan: la Primera Confesión de 
Londres 1644/46, la Segunda Confesión de Londres de 
1677/89, el Catecismo Ortodoxo y el Catecismo Bautista. 

 El tercer capítulo entra en el terreno más técnico 
y teológico: los distintivos que separan a las iglesias 
bautistas reformadas de otras corrientes protestantes. 
Aquí se delinean con claridad las diferencias entre los 
bautistas reformados y otras expresiones del calvinismo 
paidobautista, así como las divergencias con formas 
contemporáneas de bautistas no confesionales. Entre los 
principales distintivos se desarrollan: la Teología Pactual, 
una Soteriología Calvinista, el Gobierno Congregacional, 
el Credobautismo, el Principio Regulador de la Adoración, 
la Hermenéutica Cristocéntrica y la Vigencia de la Ley 



Ser Bautista Reformado

18

Moral. En este apartado se subraya también que la 
identidad bautista reformada no puede reducirse a una 
mezcla de calvinismo soteriológico y prácticas bautistas. No 
basta afirmar las cinco doctrinas de la gracia; se requiere 
abrazar un marco doctrinal coherente, una hermenéutica 
pactual clara y una visión eclesiológica confesional.

En el cuarto capítulo, el libro enfrenta algunas de las 
caricaturas más comunes que han surgido tanto fuera 
como dentro del movimiento bautista reformado. Estas 
caricaturas son peligrosas no sólo porque deforman la 
realidad, sino porque impiden la autocrítica honesta, 
generan divisiones innecesarias y socavan el testimonio 
público de la iglesia. Se analizan en detalle al menos 
cinco caricaturas principales: el Hipercalvinismo, 
el Fundamentalismo, el Ultraconfesionalismo, el 
Congregacionalismo Populista y el Intelectualismo. 

Finalmente, el quinto capítulo aborda los desafíos 
contemporáneos que enfrenta las iglesias bautistas 
reformadas. Vivimos en un mundo caracterizado por 
el pluralismo ideológico, la secularización agresiva, la 
fragmentación social y la desconfianza hacia toda forma 
de autoridad. En este contexto, la iglesia confesional debe 
navegar entre la fidelidad y la relevancia, entre la tradición 
y la misión. Algunos de los desafíos abordados incluyen: 
Aislacionismo Eclesial, Gobierno de un solo anciano, 
Separatismo Secundario, el Formalismo Confesional y la 
Cultura Pop. 

Este libro no pretende imponer una identidad cerrada 
ni esbozar una utopía confesional. Busca, más bien, ofrecer 
una guía fiel, crítica y edificante para todos aquellos 
que desean entender, vivir y constituir iglesias bautistas 
reformadas en el siglo XXI. Una iglesia que mantenga 
la fe de sus padres, pero que sepa hablar al mundo de 
hoy; una iglesia que abrace la confesionalidad no como 



19

Introducción

una fortaleza defensiva, sino como una plataforma para 
el testimonio; una iglesia que no tema al presente, porque 
confía en el Señor soberano que ruge y redime.

A lo largo de las páginas de este libro no se intentará 
ofrecer una definición cerrada o rígida, como si se pudiera 
encerrar la riqueza de esta tradición en un esquema 
doctrinal meramente abstracto. Más bien, se buscará trazar 
los contornos principales de una tradición confesional 
que ha procurado honrar a Dios en doctrina, culto y 
práctica eclesial, siempre a la luz de las Escrituras y 
en diálogo honesto con la historia de la iglesia. En ese 
sentido, este libro es tanto una exploración como una 
invitación: una exploración del desarrollo de la identidad 
bautista reformada a través de los siglos, y una invitación 
a considerar su relevancia y pertinencia para el pueblo de 
Dios hoy.

Mi oración es que este libro sirva como una guía útil 
para pastores, líderes, estudiantes de teología y creyentes 
comprometidos que desean comprender mejor una 
expresión robusta y fiel del cristianismo reformado con 
convicciones bautistas. Espero que este esfuerzo contribuya 
a la edificación de iglesias centradas en el evangelio, firmes 
en la verdad, reverentes en su adoración, comprometidas 
con la misión, y fieles al Cristo glorificado.

En última instancia, que todo lo que aquí se diga sea 
examinado y probado a la luz de las Sagradas Escrituras, 
la norma suprema de fe y práctica. Que el Señor, quien 
edifica su iglesia y la sostiene en todo tiempo, use estas 
páginas para su gloria y para el bien de su pueblo. Que 
Cristo sea exaltado, y que su iglesia, columna y baluarte 
de la verdad, sea fortalecida por medio de una teología 
que alimente la piedad, y una piedad que refleje la verdad.   

Alejandro Castiblanco
Medellín - Julio de 2025





21

I. Consideraciones preliminares

I
Consideraciones preliminares

Una de las perspectivas fundamentales que caracterizan a 
las iglesias bautistas reformadas es su enfoque histórico-
confesional. Esta perspectiva afirma que los bautistas 
reformados constituyen una expresión legítima de la 
ortodoxia reformada del siglo XVII, entendida como 
el desarrollo, sistematización y defensa doctrinal de 
las enseñanzas fundamentales de los reformadores 
protestantes. En esta línea, Richard A. Müller subraya que 
“el protestantismo difícilmente podría haber sobrevivido 
sin haber desarrollado, durante la era de la ortodoxia, un 
cuerpo doctrinal normativo y defendible, consistente en un 
fundamento confesional y una elaboración sistemática”.1

Según Müller, es esencial distinguir el periodo 
posterior a la Reforma para comprender su evolución 
doctrinal. Este periodo, denominado Era de la Ortodoxia 
Reformada, abarca aproximadamente desde finales del 
siglo XVI hasta principios del siglo XVIII,2 y representa 
el proceso de institucionalización confesional de la 
Reforma. Tradicionalmente, esta era se divide en tres fases: 
Ortodoxia Temprana, Alta y Tardía. 

1	 Richard A. Müller, Dogmática Reformada Posterior a la Reforma. Volumen I: 
Prolegómenos a la Teología (Grand Rapids, MI: Monte Alto Editorial, 2024), 
37. 

2	 Müller, Prolegómenos a la Teología, 41. 



22

Ser Bautista Reformado

La Era de la Ortodoxia Reformada 

Comprender esta era en sus tres fases es crucial para 
reconocer que la tradición reformada no fue monolítica 
ni estática. Al contrario, se trató de un movimiento vivo, 
autorreflexivo, comprometido con la fidelidad bíblica y 
en constante diálogo con su contexto. Para los bautistas 
particulares3 del siglo XVII, que desarrollaron sus propias 
confesiones dentro de este horizonte teológico, la Ortodoxia 
Reformada proveyó no solo un marco doctrinal robusto, 
sino también una metodología teológica rigurosa que 
supieron adaptar fielmente a sus convicciones distintivas, 
especialmente en lo relacionado con la naturaleza de la 
iglesia y la administración del pacto.

Ortodoxia Temprana (1565–1640): Este periodo 
comienza tras la muerte de varios codificadores 
confesionales clave (1559–1566)4 y se extiende hasta el 
Sínodo de Dort (1618–1619)5 y el inicio de la Guerra de 

3	 Fueron llamados «bautistas particulares» porque afirmaban la doctrina de la 
redención particular (también conocida como expiación limitada), es decir, 
que Cristo murió específicamente por los elegidos, y no de manera general 
por toda la humanidad sin distinción. Este término servía para distinguirlos 
de los “bautistas generales”, quienes sostenían una redención universal 
(Cristo murió por todos los hombres, sin excepción).

4	 Juan Calvino murió en 1564 y Pedro Mártir Vermigli en 1562. Por otro 
lado, luego de la muerte de Calvino, Teodoro de Beza se convirtió en 
uno de los principales codificadores confesionales. Asimismo, no se puede 
pasar por alto la obra de Guido de Brès, materializada en la Confesión 
Belga, publicada en 1561. Para conocer más sobre la vida de Teodoro de 
Beza, véase Henry Martyn Baird, Teodoro de Beza: El consejero de la Reforma 
francesa (San José, CR: Editorial CLIR, 2019). Para conocer más sobre la 
vida de Guido de Brès, véase William Boeskestein, Fidelidad bajo fuego: La 
historia de Guido de Brès (San José, CR: Editorial CLIR, 2012).

5	 Este Sínodo fue convocado por los Estados Generales de Holanda en 
1618, y fue en verdad una importante Asamblea, ya que consistió en 
ochenta y cuatro miembros y dieciocho delegados políticos. Cuarenta y 
ocho de éstos fueron holandeses, y el resto extranjeros que representaban 
a Inglaterra, Escocia, los Palatinados, Hesse, Nassau, Bremen, Emdem 
y Suiza. Los delegados de Francia y Brandeburgo no asistieron. Los 



23

I. Consideraciones preliminares

los Treinta Años.6 Se caracteriza por el esfuerzo inicial 
de codificar doctrinalmente las enseñanzas reformadas 
en confesiones públicas, así como por el desarrollo de 
manuales teológicos destinados a la formación ministerial. 
Durante este periodo se redactan importantes símbolos de 
fe y se fortalecen las estructuras académicas eclesiásticas, 
especialmente en centros como Ginebra, Heidelberg 
y Leiden. Teólogos como Zacharias Ursinus, Caspar 
Olevianus7 y William Perkins8 emergen como figuras clave 
en la articulación temprana del pensamiento reformado. 

Ortodoxia Alta (1640–1725): Esta fase comprende la 
consolidación doctrinal y el enfrentamiento con diversas 
corrientes heterodoxas. Müller distingue dos momentos: 
el primero, marcado por controversias intensas como el 

arminianos no se sentaron como miembros, aparecieron solamente como 
defensores. Se realizaron ciento cincuenta y cuatro sesiones, y un gran 
número de consultas. Fue el cuerpo más representativo que jamás se haya 
reunido. El Sínodo fue inflexible en las materias doctrinales que le fueron 
sometidas: Rechazó los cinco artículos de los remonstrantes y adoptó cinco 
cánones totalmente calvinistas, en los cuales la doctrina de la Reforma 
(particularmente la de Calvino), acerca de los puntos en disputa, fueron 
explicados con claridad y precisión, y los errores arminianos denunciados 
y rechazados. Louis Berkhof, Historia de las Doctrinas Cristianas (Barcelona, 
ES: El Estandarte de la Verdad, 1995), 194-195. 

6	 Müller, Prolegómenos a la Teología, 42. 
7	 Zacarías Ursino y Gaspar Oleviano fueron los autores principales del 

Catecismo de Heidelberg. Ursino nació en 1534 en Breslau, y estudió en 
Wittenberg bajo Melanchton. Falleció en 1583. Oleviano nació en 1536 
en Tréveris, estudió derecho entre otros en París y Orleans, teología en 
Ginebra y Zúrich. Falleció en 1587. Zacarías Ursino y Gaspar Oleviano, 
El Catecismo de Heidelberg (Rijswijk, PB: Fundación Editorial de Literatura 
Reformada, 1993), 12. 

8	 El principal predicador puritano de la Inglaterra isabelina, William Perkins, 
ha sido llamado “el padre del Puritanismo”. Él fue un puente que unió 
el pensamiento de los reformadores de Ginebra: Juan Calvino y Teodoro 
Beza, con el pensamiento de los puritanos ingleses que lo siguieron. Joel 
R. Beeke, La Predicación Reformada (Graham, NC: Faro de Gracia, 2020), 
208. 



24

Ser Bautista Reformado

debate contra el amyraldismo,9 las disputas sobre la teología 
federal, y la defensa trinitaria frente al socinianismo;10  
y el segundo, posterior a 1685, donde el pensamiento 
reformado comenzó a adoptar elementos racionalistas, 
lo cual condujo a una filosofización de la dogmática.11 
En este contexto, surgieron las grandes confesiones 
del protestantismo reformado insular:12 la Confesión 
de Fe de Westminster, el Catecismo Mayor y Menor,13 

9	 Amyraldus sostenía que el decreto eterno de elección era condicional, 
en el sentido de que se ejecuta en los individuos cuando se cumple, 
por parte de Dios mismo, la condición de la fe. En otras palabras, esta 
voluntad condicional no deja de ser una voluntad inmutable, determinada 
eternamente por Dios, pero se dirige a un evento contingente: la fe como 
condición. Dicha condición, sin embargo, no reside en la voluntad divina en 
sí misma, sino que se manifiesta en el ámbito temporal, en el cumplimiento 
histórico de ese acto de fe. Richard A. Müller, Post-Reformation Reformed 
Dogmatics. Volume Three: The Divine Essence and Attributes (Grand Rapids, 
MI: Baker Academic, 2003), 440. Respecto al “universalismo hipotético” 
la Fórmula Consensus Helvética, compuesta por Heidegger y adoptada como 
símbolo en 1675, enseña el más estricto particularismo en la elección y 
sostiene enfáticamente que Cristo, sólo murió por los elegidos y sólo a 
ellos los reconcilió con Dios. Reinhold Seeberg, Manual de Historia de las 
Doctrinas. Tomo II (Casa Bautista de Publicaciones, 1967), 412. 

10	 Müller, Prolegómenos a la Teología, 43. 
11	 Ibíd. 
12	 La Reforma Insular hace referencia a los movimientos de reforma en 

las Islas Británicas especialmente en Inglaterra y Escocia. El concepto 
establece la diferencia entre este movimiento reformador y el que tuvo 
lugar en el centro de Europa conocido como Reforma Continental. Países 
como Alemania, Suiza y Países Bajos hacen parte de esta última. 

13	 Hacia el año 1649 la Asamblea de Westminster había concluido el trabajo 
para el cual fue llamada. Los siguientes documentos fueron producidos: La 
Confesión de Fe, la Forma de Gobierno Presbiterial, el Catecismo Mayor 
y Menor, el Directorio de Adoración Pública y el Salterio con 150 Salmos 
métricos. Siendo la Iglesia de Escocia la principal promotora de la unidad 
doctrinal de lo que hoy es el Reino Unido, era de esperarse que, una vez 
elaborada la Confesión de Fe, la adoptara como suya. En efecto, antes de 
que el Parlamento inglés la aprobara, la Asamblea General de la iglesia de 
Escocia, el día 27 de Agosto de 1647 pasó un acta adoptando y aprobando 
la Confesión de Fe como su Confesión de Fe, ordenando la impresión 
de 300 copias. Sin embargo, es menester mencionar que actualmente en 



25

I. Consideraciones preliminares

la Declaración de Saboya y Plataforma de Gobierno, la 
Primera y Segunda Confesión de Londres.14

La Alta Ortodoxia  marca el punto culminante 
del desarrollo sistemático de la teología reformada. Se 
observa una creciente sofisticación metodológica, una 
mayor influencia de la lógica escolástica (particularmente 
aristotélica) en la organización doctrinal, y una expansión 
de la literatura dogmática. Este periodo se distingue por 
una notable estabilidad confesional y por la elaboración 
de teologías que buscan responder tanto a los ataques 
del catolicismo romano como a las herejías internas, 
como el arminianismo y el socinianismo. Autores como 
Francis Turretin,15 Gisbertus Voetius, y Johannes Cocceius 

Escocia, sólo dos iglesias de importante implantación nacional, la Iglesia 
Libre de Escocia y la Iglesia Presbiteriana Libre de Escocia son las más 
fieles a las enseñanzas de la Confesión de Fe de Westminster. Alonso 
Ramírez Alvarado, trad., Confesión de Fe de Westminster (Barcelona, ES: 
Editorial Clie, 1999), 16-18.

14	 Se debe aclarar que, Richard Müller ha considerado a la Segunda Confesión 
Bautista de Fe de Londres como un documento que hace parte la Ortodoxia 
Reformada Alta. A pesar de que todos los teólogos mencionados dentro de 
este período decantan por la práctica del bautismo de infantes como lo 
son: Johannes Cocceius, Francis Turretin, John Owen, Stephen Charnock, 
Wilhemus a Brakel, Petrus Van Mastricht, Herman Witsius y Thomas 
Boston. Sin embargo, en nuestros días, hay algunos teólogos pedobautistas 
que reconocen dicho documento como parte de la Tradición Reformada. 
Véase, R. C. Sproul, Edit., La Biblia de Estudio de la Reforma y Joel R. Beeke 
y Paul M. Smalley, Teología Sistemática Reformada: Revelación. 

15	 Francis Turretin nació en Ginebra en 1623 y murió el miércoles 28 de 
septiembre de 1687. Pasó sus últimos años profundizando en lo que 
había enseñado y defendido durante años: la ortodoxia ginebrina. Su 
Institución fue publicada: volumen uno en 1679; volumen dos en 1682; y 
volumen tres en 1685. Turretin estaba planeando una revisión importante 
de su obra cuando murió. Esta obra masiva de la escolástica reformada 
se extiende a casi 1800 páginas en la edición latina de 1847. Escrita en 
un latín voluminoso con frases que a menudo duran casi media página, 
la obra de Turretin Institutos son a la vez familiares, profundas, eruditas, 
minuciosas y precisas. Familiares porque contienen la teología católica, 
evangélica y reformada de nuestra tradición. Profundas porque reflejan 
una mente penetrante que tiende con frecuencia a la teología filosófica. 



26

Ser Bautista Reformado

ejemplifican la riqueza y diversidad del pensamiento 
reformado en esta fase. En lugar de representar una 
decadencia escolástica o un enfriamiento espiritual, 
como a veces se ha caricaturizado, esta etapa constituye 
un momento de maduración y profundidad doctrinal sin 
precedentes.

Ortodoxia Tardía (después de 1725): Esta etapa 
estuvo marcada por una creciente influencia del 
racionalismo y por el auge de la exégesis histórico-crítica, 
lo cual debilitó las bases filosóficas y confesionales de 
la ortodoxia protestante.16 Se puede hablar aquí de una 
tendencia hacia la desconfesionalización, que revirtió 
en parte el proceso de confesionalización iniciado un 
siglo antes. La pérdida del método escolástico17 y del 

Eruditas porque el conocimiento de Turretin de la tradición cristiana es 
enciclopédico. En el curso de la edición de la traducción de Giger, he 
extraído más de 3.200 citas de autores clásicos, patrísticos, medievales, 
judíos, socinianos, luteranos, arminianos, anabaptistas y reformados. 
Minuciosas porque los veinte Loci o Temas de la Institución abarca la 
teología sistemática desde la teología natural hasta la escatología, desde 
la revelación hasta los sacramentos, desde la predestinación hasta la 
eclesiología. Precisamente porque la Institución es calvinismo escolástico 
y escolástico es sinónimo de precisión. Francis Turretin, Institutes of 
Elentic Theology (Philipsburg, NJ: Presbyterian and Reformed Publishing 
Company 1997), 2034. 

16	 Müller, Prolegómenos a la Teología, 107. 
17	 El término escolasticismo tiene una referencia más estrecha que el término 

ortodoxia: describe bien el lado técnico y académico de este proceso de 
institucionalización y profesionalización de la doctrina protestante en las 
universidades de finales del siglo XVI y del XVII. El término escolasticismo, 
cuando se aplica a estos esfuerzos indica principalmente, por lo tanto, 
un método y no un contenido particular: el método podría ser aplicado 
a una amplia variedad de contenidos teológicos y podría ser aplicado 
a otras disciplinas académicas también. Además, el método escolar o 
escolasticismo que perteneció a la cultura académica de Europa desde 
el siglo XII al XVII e incluso al XVIII sufrió cambios significativos en 
el transcurso de su propia historia. Así, la escolástica del Renacimiento 
tardío, tal como se la apropiaron los protestantes ortodoxos, no es en 
absoluto idéntica a la escolástica de Tomás de Aquino. La escolástica del 
siglo XVII se caracteriza por un uso minucioso y un dominio técnico de las 



27

I. Consideraciones preliminares

aristotelismo cristiano marcó el declive de la Ortodoxia 
Reformada como proyecto sistemático.18

La Ortodoxia Tardía refleja tanto la continuación 
como el progresivo declive de la hegemonía confesional 
reformada, especialmente ante el avance del racionalismo 
ilustrado y las tensiones internas provocadas por 
movimientos como el pietismo.19 Aunque se mantiene la 
producción teológica y el uso de los marcos doctrinales 
clásicos, empieza a percibirse una pérdida de vitalidad 
académica y espiritual en algunos contextos. A pesar 
de ello, esta etapa también fue testigo de importantes 
intentos por revitalizar la piedad reformada, así como por 
mantener la integridad doctrinal frente a una creciente 
secularización. En este punto, la teología reformada 
comienza a replegarse en algunos contextos nacionales, lo 
cual preparará el escenario para los desarrollos posteriores 
del protestantismo moderno.

Es importante destacar que la Ortodoxia Reformada 
no constituyó un sistema doctrinal monolítico, sino más 
bien un conjunto delimitado de enseñanzas comunes, 
compartidas entre las diversas iglesias reformadas en sus 

herramientas del pensamiento lingüístico, filosófico, lógico y tradicional. 
Müller, Prolegómenos a la Teología, 47-48. 

18	 Müller, Prolegómenos a la Teología, 109. 
19	 Los seis “deseos píos” que inspiraron el título de Pia Desideria constituían 

el programa de todo el movimiento. El primero era que los cristianos se 
sintieran movidos a buscar una comprensión de las Escrituras más clara y 
profunda a través del estudio devoto en pequeños grupos o reuniones en 
los hogares. El segundo consistía en que los laicos ocuparan posiciones de 
responsabilidad en los grupos que se fundaban. El tercero implicaba un 
llamado a vivir una experiencia de fe, la cual era más importante que la 
ortodoxia. El cuarto abogaba por un espíritu de caridad en el marco de las 
controversias teológicas. El quinto invitaba a los pastores a una práctica 
devocional. Y, el sexto apuntaba a la recuperación de una predicación 
evangelística y experiencial. Justo L. González, Historia del Pensamiento 
Cristiano (Barcelona, ES: Editorial Clie, 2010), 828. 



28

Ser Bautista Reformado

respectivos contextos confesionales.20 Esta Ortodoxia se 
entiende mejor no como una ruptura, sino como una 
continuación crítica de la Reforma protestante y, en 
términos más amplios, de la Gran Tradición Cristiana. 
Por ello, asumió con libertad formas, métodos e ideas 
doctrinales del pasado, al mismo tiempo que incorporó 
los avances en exégesis bíblica y teología sistemática.21 La 
Ortodoxia Reformada, por tanto, miró al pasado sin dejar 
de avanzar hacia el futuro. 

Reformado y Calvinista: precisión terminológica

El término reformado adquiere especial relevancia en 
este contexto como descriptor de un marco doctrinal, 
litúrgico y eclesiológico amplio, en contraste con el uso 
más restringido de calvinista. Richard Müller aclara esta 
distinción al afirmar: “Si por calvinista se entiende un 
seguidor de Calvino que no dijo nada distinto de lo que 
dijo Calvino, entonces sería difícil encontrar calvinistas 
a finales del siglo XVI o XVII”.22  Y añade: “Pero si por 
calvinista se entiende a pensadores que codificaron su 
corpus doctrinal en confesiones y catecismos, entonces 
surge el problema de explicar las muchas formas en que 
estos pensadores diferían de Calvino, tanto doctrinal como 
metodológicamente”.23 

Es por esa razón que se habla de una tradición 
reformada como un cuerpo doctrinal mucho más amplio. 
Este concepto trasciende una mera afirmación de las 
doctrinas de la gracia, aunque estas son centrales, y abarca 
un marco teológico, confesional y eclesiológico desarrollado 

20	 Müller, Prolegómenos a la Teología, 38. 
21	 Müller, Prolegómenos a la Teología, 39. 
22	 Müller, Prolegómenos a la Teología, 41. 
23	 Ibíd.  



29

I. Consideraciones preliminares

a lo largo de los siglos XVI y XVII, principalmente en el 
contexto de las iglesias reformadas en Europa continental 
(Suiza, Alemania, Francia, Países Bajos) y en las islas 
británicas (Escocia e Inglaterra). Académicamente, 
autores como Richard A. Müller, Willem van Asselt y 
Carl Trueman han demostrado que la tradición reformada 
posee una coherencia doctrinal y metodológica que va más 
allá de Calvino.

Históricamente, el término reformado se utilizó 
oficialmente por primera vez en el Sínodo de Emden 
(1571),24 considerado el primer sínodo nacional de las 
iglesias reformadas de los Países Bajos. Este sínodo, 
integrado por representantes de iglesias clandestinas o 
exiliadas debido a la persecución española, estableció 
un modelo de gobierno presbiteriano-sinodal y adoptó 
documentos confesionales propios de la tradición 
reformada, como la Confesión Belga (1561) y el Catecismo 
de Heidelberg (1563). Aunque el término reformado 
no aparece explícitamente en los artículos sinodales, 

24	 La reunión sinodal se celebró el 5 de octubre de 1571. El orden eclesiástico 
de Emden comienza con las siguientes palabras: “Ninguna iglesia gobernará 
sobre otra iglesia; ningún ministro de la Palabra, anciano o diácono ejercerá 
autoridad sobre otro durante su vida, sino que todos se guardarán de toda 
sospecha o tentación de dominio.” Uno de los temas que el Sínodo de 
Emden trató con particular cuidado y detalle fue el capítulo referente 
a la disciplina eclesiástica. En él se establecen claramente los pasos que 
deben seguirse: primero, la amonestación privada; luego, ante dos o tres 
testigos; posteriormente, ante el consistorio. Si no hay arrepentimiento, se 
procederá a la prohibición de participar en la Cena del Señor y al castigo 
público desde el púlpito, el cual en principio se realiza sin mencionar el 
nombre del culpable. Si aún no hay enmienda, se menciona el nombre del 
implicado, y si persiste en su pecado, se informa a la congregación que será 
excomulgado. Finalmente, si el pecador se mantiene obstinado, se declara 
su separación del cuerpo de Cristo.

	 Este Sínodo de Emden representa un esfuerzo especial por reunir a las 
congregaciones dispersas de la Iglesia Reformada Holandesa y unificarlas 
en un solo cuerpo eclesial bajo una estructura confesional y sinodal 
común. Cornelis Hooijer, Oude kerkordeningen der Nederlandsche Hervormde 
gemeenten, 1563-1638 (Zalt-Bommel, 1865), 60-64. 



30

Ser Bautista Reformado

fue a partir de esta asamblea que se consolidó como 
denominación oficial para las iglesias que compartían 
dicha estructura e identidad confesional. Desde entonces, 
estas comunidades se identificaron formalmente como 
“Iglesias Reformadas”, en contraste con las iglesias 
luteranas, anabaptistas u otras corrientes protestantes.

Posteriormente, en el año 1600 el teólogo Quirinus 
Reiter defendió las tesis tituladas: “Aforismos Teológicos 
sobre la Verdadera Religión”. En el prólogo, Reiter 
señalaba a los asesores que “estas tesis inaugurales recogen 
la sinopsis de la doctrina ortodoxa” que aprendió en 
Heidelberg.25 Sobre fe y arrepentimiento, Reiter afirma:

Tesis X: Así como la Sagrada Escritura consta de dos 
partes, la Ley y el Evangelio, también la religión de 
Cristo se resume en la Fe y el Arrepentimiento, los 
cuales contienen el resumen de la predicación de 
Cristo... “Arrepentíos y creed el Evangelio.”

Tesis XI: Pero dado que el oficio de la Ley es mostrar 
el pecado y dirigir nuestra vida, el arrepentimiento 
incluye una aversio (alejamiento del pecado) y una 
conversio (vuelta a Dios); el método saludable de 
nuestro catecismo inculca tres cosas: humildad, nacida 
del conocimiento del pecado, luego la fe en Cristo, y 
finalmente la obediencia de la fe.26

Reiter articula varios puntos que reflejan el programa 
doctrinal común en Heidelberg, basado en la lectura 
amplia tanto de contemporáneos como de los antiguos. 
Incluso su elección de palabras: formado, deformado y 
reformado es reveladora:

25	 Todd M. Reiter, Daniel Tossanus and the Stages of Reformation. BartowSpurgeon 
Lecture, in Reformation and Society (Philadelphia: Westminster Theological 
Seminary Press, 2025), 22. 

26	 Reiter, Daniel Tossanus and the Stages of Reformation, 22. 



31

I. Consideraciones preliminares

Tesis XVI: Ciertamente, el hombre fue al principio 
formado por Dios a su imagen, es decir, sabio, justo, 
santo y bendito, pero pronto fue deformado gravemente 
por su culpa, y se volvió necio, injusto, impío, miserable 
y merecedor de castigo eterno. Y permanece así hasta 
que sea reformado por el Espíritu de Dios.27

La fórmula “formado, deformado y reformado”, 
articulada por Reiter, resume magistralmente la antro-
pología redentiva de la teología reformada. El ser humano 
fue originalmente formado por Dios a su imagen, en 
justicia, santidad y sabiduría, plenamente capacitado 
para vivir en comunión con su Creador. Sin embargo, 
por causa del pecado, fue profundamente deformado, 
quedando su mente entenebrecida, su voluntad esclavizada 
y sus afectos desordenados, mereciendo así el justo juicio 
divino. Esta condición caída no puede ser revertida por 
esfuerzo humano, sino únicamente por la obra soberana 
del Espíritu Santo, quien lo reforma al unirlo a Cristo, 
renovando progresivamente su ser conforme a la imagen 
del Hijo. De este modo, esta tríada no solo describe la 
historia del hombre, sino que expresa el drama redentor: 
de la creación, a la caída, y finalmente a la nueva creación 
en Cristo.

En este marco, el programa reformador de Daniel 
Tossanus,28 maestro de Reiter, cobra pleno sentido: para 

27	 Reiter, Daniel Tossanus and the Stages of Reformation, 23. 
28	 Daniel Tossanus padre fue hijo del pastor reformado Pierre Toussain 

(1499–1573). Según evidencias epistolares sustanciales, su padre fue 
amigo personal de los reformadores suizos Ulrich Zwinglio y Guillaume 
Farel, y fue elogiado por Erasmo, Calvino, Beza y Bude, entre otros. 
Pierre Toussain fue reclutado por Farel para el ministerio de reforma en 
la iglesia de Montbéliard en 1535, nombrado por Georg de Wurtemberg, 
conde de Montbéliard. Tras su educación inicial en Montbéliard, Daniel 
estudió teología en Tübingen y Basilea. Gracias a su capacidad académica, 
fue reclutado a los diecinueve años a Orleans para enseñar hebreo y fue 
ordenado al ministerio a los veinte. En 1565, con veinticuatro años, se 


